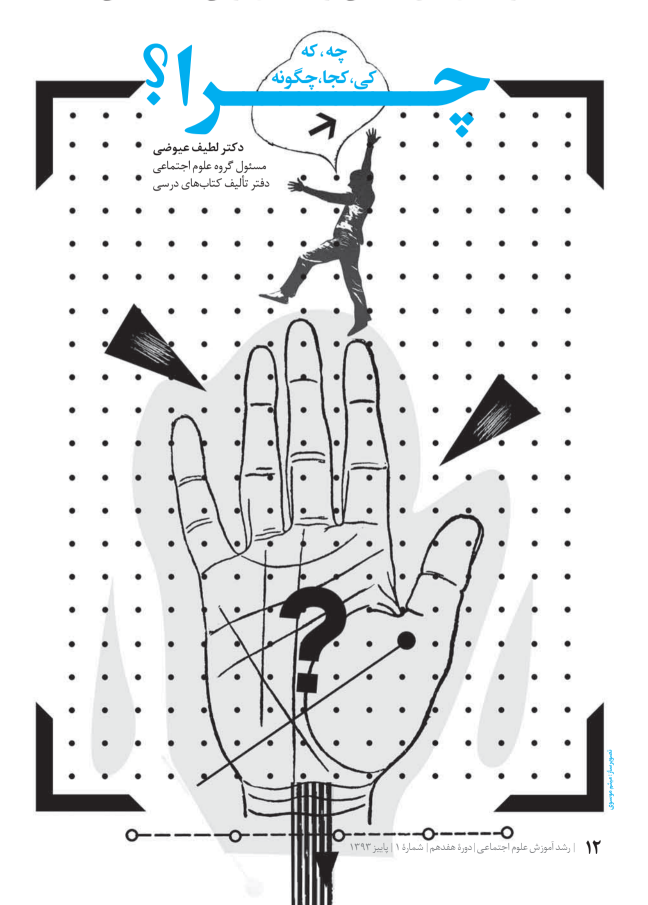
# مولفه های کنش اجتماعی در کتابهای درسی جامعه شناسی



به یاد دارید که در شمارهٔ قبل، کنش اجتماعی را با ویژگیهایی چون آگاهانه بودن، ارادی بودن، معنادار و هدفدار بودن و «معطوف به دیگری بودن» از سایر پدیده ها متمایز کردیم. در ادامه، بنا داریم مؤلفه های کنش اجتماعی را معرفي كنيم.

بهنظر شما وقتی آنچه را مردم انجام می دهند توصیف می کنیم، از چه مؤلفههایی یاد می کنیم؟ اگر بخواهید از یک كنش اجتماعي، نوعي تكنگاري ارائه كنيد، گزارش شما، چه عناصر و مؤلفه هايي دربر خواهد داشت؟

کنِت برك (۱۹۴۵)مدعى است در توصيف و تبيين هر كنشي، پنج عنصر اساسي و غيرقابل چشمپوشي وجود دارد: عمل'؛ موقعیت'؛ عامل''؛ وسایل'ٔ؛ هدف<sup>۵</sup>. در واقع، معرفی هر کنشی پاسخ پنج پرسش زیر را دربردارد:

- ۱ چه چیزی (در ذهن یا رفتار) انجام شد؟
- ۲ در چه موقعیتی (زمان و مکان یا تاریخ و جغرافیا) انجام شد؟
  - ۳ چه شخص (یا اشخاصی) آن را انجام داد (دادند)؟
- ۲ او چگونه (با استفاده از چه وسایل و ابزاری) آن عمل را انجام داد؟
  - ۵ چرا (با چه هدفی) آن را انجام داد؟

هـر گـزارش کاملی از کنش اجتماعی ناگزیر اسـت به پنج پرسـش بالا پاسـخ دهد و تکلیف این مؤلفه ها را روشـن كنـد. ايـن مؤلفهها غيرقابل تقليـل به يكديگرند. چگونگي ارتباط أنها با يكديگر، همانند پنج انگشـت يک دسـت است که از سرپنجه از یکدیگر جدا هستند ولی از کف دست بههم چسبیده اند. به گونه ای که اگر بخواهیم بدون پـل از یکـی به دیگـری برویم، راهی جز عبور از کف دسـت نیسـت. اسـتخوان پایهای کـه این مؤلفههـای پنج گانه را بههم پیوند می زند، «انگیزهٔ انجام کنش» است. در تبیین انگیزهٔ هر کنش ضرورتاً به یکی از این مؤلفهها ارجـاع داده میشـود. میـزان تأثیر هر کدام از این مؤلفهها در شـکلگیری انگیزهٔ کنش، جایگاه آن را در میان سـایر مؤلفه ها تعیین می کند. فرض کنید شخصی (agent) با همدستی دوستش (co-agent)، و فریب زندانبان (conter-agent) بـا اسـتفاده از یک سـوهان فلـزی (agency)، زنجیرها را پاره می کنـد (act) و از زنـدان (scene)، می گریزد (purpose). در این مورد سهم شخصیت کنشگر، همکار او و زندانبان یا نیروهای انگیزشی زندان در فرار او متفاوت است.

این برداشت از کنش، از دیرباز مورد توجه فیلسوفان بوده است. آنها تصویری عقلانی از کنش انسانی داشتند که در شـرح آن به چنین مدلی می رسـیدند. در این معنا، کنش عقلانی سه رکن دارد: ۱. تشخیص وضع موجود؛ ۲. تشخیص وضع مطلوب؛ ۳. راهی که از وضع موجود به وضع مطلوب می رسد. کنشگر در وضعیتی معین با استفاده از وسیلهای کارآمد، برای رسیدن به هدفی معین اقدام می کند. «تصمیم» مفهوم مرکزی این برداشت از کنش است؛ یعنی انتخاب یک مسـیر از میان مسـیرهای متفاوت با توجه به مناسـبت آن برای تحقق هدف مورد نظر که با تفسیر خاصی از وضعیت صورت می گیرد. این نوع کنش غالباً براساس اصالت فایده تعبیر می شود. کنشگر از دیدگاه بیشینه کردن فایده، هدفها و وسایل تحقق آن ها را انتخاب می کند. نظریهٔ تصمیم گیری و نظریهٔ بازی در اقتصاد مصادیق انضمامي تر همين مضمون هستند. فلسفه ها و نظريه هاي مختلف، بنا به تصوري كه از پنج مؤلفهٔ مذكور و روابط ميان آنها دارند، در توصیف و تبیین کنش، سـهم متفاوتی برای هر کدام قائل میشـوند. این تأکیدات متفاوت به تصویر متفاوتی از ویژگیهای کنش اجتماعی نیز می انجامد. به عبارت دیگر، نقطهٔ اشـتراک تمامی فلسـفهها و نظریههای كنش اجتماعي در اين است كه در توصيف و تبيين كنش، ضرورتاً به همين پنج مؤلفه ارجاع مي دهند و نقطهٔ افتراق آنها نوع اولویت گذاری میان این مؤلفههاست که به تبع آن، ویژگیهای کنش نیز نزد آنان متفاوت میشود. هر کدام از نظریههای کنش، مؤلفههای پنجگانهٔ فوق را به شیوهٔ خاصی فرموله می کنند که در این صورت می توان آن ها را بنا به نتایج شناختی (ظرفیت آنها در توصیف و تبیین موضوع مورد مطالعه) و ارزشی (فراخناها و تنگناهایی که پیش روی آدمی می گذارند) که در پی دارند، مورد داوری قرار داد و دربارهٔ درستی یا نادرستی و فایده یا ضرر آنها سخن راند. در این باره، تشریح چارچوب تحلیلی بعضی از نظریه پردازان تلفیقی علوم اجتماعی راه گشاست که در این شماره و شمارههای آتی به پارهای از آنها اشاره می کنیم.

### نظرية كنش يارسونز

لازم به یادآوری است که در شمارهٔ گذشته، بهصورت گذرا نظریهٔ تقلیلی ماکس وبر و دورکیم را مرورکردیم. تالکوت پارسونز، از نظریهپردازان تلفیقی، کنش اجتماعی را به شرح زیر فرموله می کند:

- ۱ کنشگر یا عامل
- ۲ هدف (موقعیتی در آینده که کنشگر بهسوی آن سوگیری می کند.)
- ۳ موقعیت که شامل دو عنصر است: مواردی که کنشگر نتواند آنها را تغییر دهد (شرایط) و مواردی که کنشگر بتواند آنها را كنترل كند (وسايل).
- ۲ مناسبات ویـژه میـان عناصر مذکور؛ به گونهای که کنشـگر در چارچوب شـرایط موجود از میان وسایل گوناگون برای رسیدن به هدف مورد نظر، دست به انتخاب مي زند (گرایش هنجاری).

گرایش هنجاری باورها، ارزشها، هنجارها طبيعت ومحيط زيست

آشکار می شود که چار چوب مرجع پارسونز، همان مدل پیش گفته است ولی باید کانون ویژهٔ نظریهٔ او را پیدا کرد تا تمایز نظریهٔ کنش او را از دیگران تشخیص داد. دقیقاً از همین منظر، میتوان نتایج شـناختی و ارزشی را که پارسونز تعقیب می کرد، تعیین، و توفیق یا عدم توفیق او را ارزیابی کرد. عنصری که پارسونز به تبع ماکسوبر و دورکیم برای تشریح کنش اجتماعی بر آن تأکید می کند، «گرایش هنجاری» است. منظور از گرایش هنجاری، مجموعهٔ باورها، ارزشها وهنجارهایی است که کنشگر مختار در انتخاب وسایل و اهداف از آنها متأثر می شود. برجسته کردن گرایش هنجاری در نظریهٔ کنش اجتماعی سه فرصت مهم فراهم می آورد.

با این تأکید، راه پارسـونز از فایده گرایان و اقتصاددانان کلاسـیک جدا میشـود. اگرچه پارسـونز از مدل موردنظر فایده گرایان ـ ظرفیت و فعالیت کنشـگر در انتخاب وسایل و اهداف ـ استفاده می کند، برداشت منفعت گرایانهٔ صرف از کنش اجتماعی را نمی پذیرد. به زعم او، نظم اجتماعی به هیچ وجه، محصول هماهنگی های خودبه خودی خواستهای فردی نیست. او به خوبی می داند که نمی توان زندگی انسانی را صرفاً بر پایه های نظم ابزاری بنا کرد. پارسونز «وفاق ارزشی» را بر صرف «همسویی منافع» ترجیح میدهد. وقتی باورها و ارزشها در مدل فایده گرایی جایگیر نمی شد، فایده گرایان آن ها را پدیده هایی غیرعقلانی معرفی می کردند و بدین وسیله زمینه برای تقلیل ان ها به پدیدههای زیستی، همچون غریزه و وراثت مهیا میشد. تفکیك پاره تو میان اقتصاد ـ به عنوان علم مطالعهٔ کنشهای منطقی و جامعه شناسی به عنوان علم کنش های غیر منطقی از همین چارچوب تنگ ناشی می شود.

این تأکید، راه پارسونز را از اثبات گرایی صرف نیز متمایز می سازد و از تقلیل کنش اجتماعی به سطوح روانی، زیستی، شیمیایی وفیزیکی و تقلیل علوم اجتماعی به علوم طبیعی پیشگیری می کند. پارسونز این درس اثبات گرایی را پذیرفت که در سلسله مراتب پدیده های فیزیکی، شیمیایی، زیستی، روان شناختی و جامعه شناختی، آزادی مطلق سطوح اخیر از سطوح پایین تر ناممکن است ولی به خوبی می دانست که بدون حفظ ازادی نسبی این عوامل، از تبیین اگاهی، اختیار و اراده باز میماند. او از تقلیل معنای کنش به پدیده های زیستی و غیرذهنی به شدت ناخرسند بود؛ همان گونه که با برداشتی از معنا و اگاهی، که با روشهای تجربی قابل مطالعه و بررسی نباشد، مخالف بود.

با این تأکید، «معنای ذهنی» وارد مفهوم کنش می شود و صرفا به ویژگیهای بیرونی کنش (مورد تأکید رفتارگرایان)،

بسـنده نمیشـود. به تبع آن، در شناخت کنش علاوه بر منظر محقق و ناظر بیرونی، به ذهنیت خودکنشگر نیز توجه می شود. ولی پارسونز به زعم خود تلاش دارد تا با این تأکید به دامن ایده آلیسم نلغزد. او اگر چه کاهش ناپذیری معنای کنش اجتماعی به عوامل طبیعی و زیستی را مدیون ایده آلیسـم بود، تأکید بیش از اندازهٔ ایده آلیسـتها را بر خاص بودن كنش انساني نسبت به ساير پديده ها مستعد شكاف پرناشدني ميان علوم اجتماعي و علوم طبيعي، و عدم امكان بررسی کنش اجتماعی با استفاده از روشهای علمی (تجربی) می دانست.

## رويكردتلفيقي يارسونز

پارسونز بهویژه نگران بود که افراط در ذهن گرایی، باعث از دست رفتن پدیده های اجتماعی کلان به عنوان پدیده های واقعیی (تجربی) شـود. از ایـن رو، مدعی بود که معنا و آگاهی مبرا از نیروهای اجتماعـی و اقتصادی پدید نمی آیند و بەھىچ چىزى بىرون از ھمين ساحت يديدارى ار جاع نمىدھند. ھمچنين تأثير آنھا بر كنش نيز بەصورتى اسرارآميز و خودبه خودی نیست بلکه در ارتباط با سایر عناصر نظام اجتماعی این نقش را ایفا می کنند. به عبارت دیگر، او آگاهی و اختیار انسـانی را در کنار سـایر مؤلفههای کنش ـ و البته غیرقابل تقلیل به انهاـمیبیند، ولی جز فرهنگ و جامعه جای پای محکمی که بتوان معنا و آگاهی را به آن ارجاع داد، پیدا نمی کند. باید دید پارسونز چگونه این امر مهم را به سامان مے رساند.

گرایش هنجاری، ریشه در باورها، ارزشها و هنجارها یا همان «اگاهی جمعی» دارد که پیش از پارسونز، دورکیم بهخوبی بر آن انگشت گذاشت. این تأکید در سطح فردی همان معنا و آگاهی فردی است که وبر در سطح خرد بر ان تاکید کرد. پارسـونز به مدد روان شناسـی فروید میان این دو سـطح پیوند میزند. تصویر فروید از شـخصیت انسان، سه سطح نهاد، خود و فراخود دارد که فراخود بخش اخلاقی و هنجاری ان ـ محصول درونی کردن فرهنگ و جامعه بهوسـیلهٔ فرد اسـت. شکل گیری این بخش اخلاقی، محصول تعامل و تضاد میان تمایلات زیستی و نهادهای اجتماعی، بهویژه بکن و نکنهای والدین و خانواده است. بدین ترتیب، افراد در انسانیت (اگاهی و تعهد) خود مدیون فرهنگ و جامعه هستند.

در نگاه پارسونز نیز نظام شخصیت محل تلاقی انرژی که خاستگاه زیستی دارد و ارزشها و هنجارهایی است که از محیط اجتماعی و فرهنگی برخاستهاند؛ یعنی عوامل وضعی یا مشروط کننده که محیط طبیعی - زیستی و عوامل کنترل کننده ای که محیط فرهنگی ـ اجتماعی تحمیل می کنند. البته تمایلات نیازی موردنظر پارسونز با کششها و سائقهای مورد نظر فروید متفاوتاند، زیرا کششها همان انرژی زیستی و جسمانیاند که کنش را ممکن میسازند، ولی تمایلات نیازهای ذاتی نیستند، بلکه طی فرایند کنش در بستر اجتماعی و فرهنگی شکل می گیرند. بههمین دلیل، نظام شخصیت پارسونزی در مقابل شخصیت فرویدی، کهمایه، فقیر و به تعبیر رانگ «بیش از حد اجتماعی شده» است. البته شاید تأکید بیشتر پارسونز بر سطح اجتماعی در مقام جامعهشناس طبیعی باشد ولی نفس این تأكيد، يعني ارتباط و اتصال آگاهي فردي (وبر) و آگاهي جمعي(دوركيم) را مديون خود فرويد است.

بدین ترتیب، در تئوری کنش پارسونز، کنشگر مختار و بااراده به محیط غایی (باورها و ارزشهایی که انتخاب اهداف و وسایل را جهت دهی می کند) و محیط اثباتی (محدودیت های محیطی و زیستی که حدود دسترسی او به اهداف را تعیین می کند) مقید می شود. تلفیق سه رویکرد پیش گفته در نظریهٔ او به وضوح دیده می شود ولی اینکه سهم هر کدام از رویکردها، در تلفیق او چگونه است، در هویت یابی نظریهٔ پارسونز اهمیت فراوانی دارد وگرنه این نظریه در مرزهای خود با هر سـه رویکرد، مستعد فروپاشی است. بدون شك، پارسونز خود دوست دارد کانون مؤلفههای کنش خود را گرایش هنجاري (آگاهي و مسئوليت) بداند ولي آيا بهراستي نظريهٔ او چنين ظرفيتي دارد؟ آيا پارسونز با اين تأکيد مي تواند از ذهنیت و مسئولیت فردی پاسداری کند، بدون اینکه آن را به شرایط طبیعی زیستی و مهمتر از آن به فرهنگ و جامعه تقلیل دهد، امری که نظریهپردازان تلفیقی پس از او، با اکراه یا اقبال، ناگزیر از نقد و ارزیابی آن میشوند.

يىنوشتھا

1. Act 2. Scene 3. Agent 4. Agency 5. purpose

١. روشه، گي. جامعه شناسي تالکوت پارسونز. ترجمهٔ عبدالحسين نيك گهر. نشر ني. تهران، ١٣٩١.

۲. همیلتون، پیتر. تالکوت پارسونز، نگاره ای از زندگی و اندیشه های جامعه شناسی. ترجمهٔ علی برزگر. نشر مرندیز. مشهد، بی تا.

3. Burke, Kenneth, A Grammar of Motives, George Braziller, 1955.